Corso di Formazione Missionaria
Facciamo pace. Umanita in cammino verso la fratellanza
Centro Missionario della Diocesi di Roma
15 marzo 2025

EFFETTI DEL NEO-COLONIALISMO SULLA PACE NELLE PERIFERIE DEL MONDO

Prof. Marco Massoni - LUISS

Introduzione

Colonialismo, Decolonizzazione, Neo-colonialismo e Post-colonialismo

Il colonialismo ha rappresentato un fenomeno storico di espansione e dominio politico, economico
e culturale da parte delle potenze europee su territori extraeuropei. Con il processo di
decolonizzazione, avviatosi soprattutto nel secondo dopoguerra, molte colonie hanno raggiunto
I'indipendenza politica, sebbene in diversi casi tale indipendenza sia rimasta incompleta, lasciando
spazio a dinamiche di neo-colonialismo, ovvero forme di controllo economico e politico esercitate
dalle ex potenze coloniali o da nuovi attori globali. Il post-colonialismo, infine, analizza criticamente
le conseguenze di questi processi, mettendo in discussione le strutture di potere e i paradigmi
narrativi ancora influenzati dall’epoca coloniale.

Centro e Periferia: la Relativizzazione del punto di vista

Nelle scienze sociali il concetto di centro e periferia aiuta a comprendere le disuguaglianze nei
rapporti di potere a livello globale. In realta tale distinzione non deve essere intesa in termini
assoluti, ma relativizzata in base ai contesti storici, economici e culturali. Le scienze sociali, infatti,
non offrono verita incontrovertibili, bensi descrizioni parziali e in continua evoluzione.

La Geopolitica: Scienza o Disciplina?

La geopolitica si colloca in una posizione ambigua tra scienza e disciplina interpretativa: da un lato
si avvale di metodi di analisi strutturati dall’altro si basa su valutazioni soggettive e proiezioni
strategiche spesso influenzate da fattori politici e ideologici.

Prima Guerra Fredda: Dinamiche Geopolitiche e Decolonizzazione Incompiuta

Durante la (I) Guerra Fredda il mondo si € diviso in due blocchi contrapposti, con posizionamenti
geopolitici che per decenni hanno orientato le scelte politiche ed economiche dei singoli Stati a
favore degli USA o dell’URSS. La decolonizzazione, benché formalmente avvenuta, & rimasta spesso
incompiuta a causa della persistenza di influenze esterne e della fragilita delle istituzioni post-
coloniali. In questo contesto il cosiddetto Terzo Mondo e il Movimento dei Paesi Non Allineati hanno
cercato di mantenere una posizione autonoma, mentre il monopartitismo si € diffuso in molte
nazioni come strumento di stabilizzazione politica.

Ortodossia e Dogmatismo nella Bipolarita e Oltre
Durante il periodo bipolare I'adesione a uno dei due blocchi (filoatlantismo o filosovietismo) ha
spesso assunto caratteri dogmatici, limitando le possibilita di sviluppo autonomo dei singoli Stati.



Con la fine della (I) Guerra Fredda il mondo ha visto una proliferazione di nuovi centri di potere
basati su interessi e fattori comuni, ridisegnando I'ordine geopolitico globale.

Post-Guerra Fredda e il Multipolarismo Emergente

Il crollo dell’URSS ha favorito una transizione verso il multipartitismo in particolare in Africa e un
progressivo svincolarsi dal paradigma imposto durante la () Guerra Fredda. Questo ha aperto le
porte al multilateralismo con la crescita di organizzazioni regionali e globali capaci di influenzare le
dinamiche internazionali.

L’Ascesa del Soft-Power

Il soft-power fino ad oggi & stato uno degli strumenti piu efficaci nella competizione internazionale.
La sua influenza si manifesta attraverso il crescente numero di attori che operano in ambito
diplomatico, economico e culturale, tra cui ONG, organizzazioni intergovernative regionali e
continentali (Unione Africana, Unione Europea, Comunita Economiche Regionali africane), gruppi di
Paesi con interessi comuni (G7, G20, BRICS, Organizzazione Internazionale della Francofonia,
Comunita dei Paesi di Lingua Portoghese) e Stati nazionali. Questi attori esercitano la propria
egemonia in modo meno visibile rispetto alle tradizionali dinamiche dell’hard-power, talvolta in
maniera ambigua e indiretta.

Seconda Guerra Fredda e la Frammentazione dei Conflitti

L'attuale scenario geopolitico & caratterizzato da una nuova Guerra Fredda, definita da Papa
Francesco come una “terza guerra mondiale a pezzi”. Le sfere d’influenza si ridefiniscono attraverso
guerre per procura (proxy wars), conflitti latenti pronti a esplodere e minacce sottovalutate. Le
guerre asimmetriche, il ruolo crescente degli attori non statali (NSAs) e i processi di irredentismo
con pretese locali o transnazionali rappresentano sfide cruciali per la sicurezza globale.

Scenario Contemporaneo: Tra Interesse Nazionale, Globalizzazione e Minilateralismo

Oggi le relazioni internazionali si sviluppano in un equilibrio complesso tra interesse nazionale e
dinamiche globali. Mentre il multilateralismo rimane un principio guida, il minilateralismo emerge
come approccio pragmatico, basato su alleanze ristrette e flessibili tra pochi attori chiave, sovente
a geometria variabile. In questo contesto il futuro dell’ordine mondiale dipendera dalla capacita dei
singoli Stati e delle organizzazioni internazionali di adattarsi a un ambiente geopolitico sempre piu
fluido e interconnesso, che con I’Amministrazione Trump rischia di tornare alle divisione del mondo
secondo il principio delle sfere d’influenza.

Filosofia Interculturale

La nozione di Cultura

Razza e origine etnica: sono due categorie concettuali non oggettive, ma funzionali al contrasto
dell’intolleranza e discriminazione fondate sulle diversita.

Si badi che, debitamente inserite in un impianto normativo e operativo, razza ed etnia sono prive di
riferimenti a realta biologica o genetica e frutto di costruzioni storiche e socio-culturali, volte a
rappresentare o ad esprimere la percezione dell’Alterita e a definire i contorni sfumati della diversita
culturale.

La fine delle verita assolute: universo o pluriverso?



Acculturazione e Inculturazione
— Acculturazione (dal latino ad culturam): processo simmetrico di conoscenza reciproca tra
due o piu culture in condizione di prossimita.
— Inculturazione: processo asimmetrico di imposizione di una cultura su un’altra, spesso
legato a fenomeni come schiavismo e colonizzazione.

Cultura secondo 'UNESCO

L'UNESCO definisce la cultura come “l'insieme di distinte caratteristiche spirituali, materiali,
intellettuali ed emozionali, che, assieme all’arte e alla letteratura, abbracciano stili di vita, modalita
di convivenza, sistemi valoriali, tradizioni e credenze di una societa o di un gruppo sociale.”

lIII

Modelli di coesistenza culturale
— Multiculturalismo: riconoscimento della coesistenza di diverse culture.
— Interculturalita: sviluppo di un progetto politico che favorisca il dialogo tra le culture, che
risponde alla domanda: che tipo di societa vogliamo?
— Melting pot: concetto secondo cui individui provenienti da culture diverse possono
convivere in una democrazia, senza comprometterne la stabilita.

Relativismo e Universalismo
— Relativismo: incommensurabilita assoluta o relativa tra identita differenti. Come puo
avvenire la comunicazione senza un benché minimo consenso sulle regole linguistiche?
— Universalismo: pretesa di validita universale, dunque assoluta da condizionamenti storici e
caratterizzanti, per determinati principi e valori. E una legittima aspirazione o
un’ingiustificata arroganza?

Proliferazione dei Mono-culturalismi
Esistono realta multiculturali in cui le diverse culture coesistono, senza tuttavia intersecarsi né
comunicare tra loro.

L'interculturalita come orizzonte aperto

L'interculturalita, diversamente dalla proliferazione dei Mono-culturalismi, non puo limitarsi a una
prospettiva multiculturale che registri la mera coesistenza di culture, senza prevederne
I'integrazione. Allo stesso tempo non puo ridursi a una visione totalitaria, che imponga un unico
paradigma gerarchizzante. E necessario creare le condizioni per un orizzonte aperto, in cui le diverse
tradizioni e prospettive culturali possano essere accolte senza discriminazioni, favorendo un
autentico dialogo tra le differenze.

L’Universalismo Egalitario di Ram Adhar Mall (India)

Filosofia interculturale: una tautologia?

Secondo Ram Adhar Mall la definizione di “filosofia interculturale” e tautologica, poiché la filosofia,
intesa come dialogo tra interroganti, € intrinsecamente interculturale. L'interculturalita implica lo
sviluppo di un atteggiamento e di una mentalita filosofico-culturale che accompagnano tutte le
culture e filosofie come un’ombra, impedendo loro di porsi come assolute. Un’ermeneutica
dell’interculturalita — tentativo d’interpretare la realta — crea uno spazio di sovrapposizione,
permettendo di individuare analogie invarianti tra diversi contesti culturali e filosofici. Si colloca cosi
tra la totale incommensurabilita e la perfetta identita o trasponibilita.



Il dialogo come compromesso
L’'obiettivo del dialogo non ¢ il raggiungimento del consenso, bensi la ricerca di un compromesso
che metta in evidenza le divergenze invece delle convergenze.

Procedimento analogico e critica del topo-centrismo

Mall propone un “universalismo egalitario”, in cui tutte le filosofie e culture vengono poste sullo
stesso piano. Nonostante le differenze individuali determinate dalla cultura, esistono sempre
sovrapposizioni culturali. Egli introduce il concetto di atopicita-topica o topicita-atopica, per
sottolineare che la filosofia non puo essere ancorata a un centro geografico o culturale. Ogni forma
di topo-centrismo, come ad esempio |'eurocentrismo, contraddice lo spirito della filosofia
interculturale, che si fonda sul dialogo e limita ogni pretesa di universalita assoluta. Di pari
importanza sono il voler comprendere gli altri e il voler essere compresi.

Ermeneutica dell’identita e della differenza radicale
Mall distingue tra:
— Ermeneutica dell’identita: presuppone una totale commensurabilita delle differenze e mira
arendere I'oggetto della comprensione un’eco del soggetto che interpreta.
— Ermeneutica della differenza radicale: porta all’assurdo, ipotizzando una diversita talmente
estrema da risultare incomunicabile.

Mall propone un’ermeneutica analogica, che consenta il superamento del consenso senza imporre
supremazie filosofiche.

Ermeneutica del Sé e dell’Altro

Con l'avvento dell’epoca globale e post-coloniale nasce un’ermeneutica del Sé nelle culture e
religioni non europee, accompagnata da un’ermeneutica dell’Altro, che guarda ora all’Europa
stessa. Per la prima volta nella storia anche I'Europa diventa oggetto di interpretazione da parte di
soggetti che essa non puo pilu controllare, sicché I’Occidente non & pil in grado di dominare il resto
del mondo da un’unica prospettiva.

Ripensare le tradizioni in chiave interculturale - Theophilus Okere (Nigeria)

Secondo Theophilus Okere invece € necessario ripensare globalmente le diverse tradizioni da un
punto di vista interculturale. Se da un lato la filosofia, intesa come chiarificazione di idee, parole e
concetti (implicita explicare), rappresenta I'interpretazione che ogni cultura da di se stessa dall’altro
lato la filosofia interculturale non va concepita come la filosofia di diverse culture, ma piuttosto
come una filosofia che si sviluppa all’interno di differenti culture.

La cultura costituisce il fondamento della filosofia: se la prima rappresenta il retroterra e la storia,
la seconda ne € al tempo stesso lo sfondo e la proiezione, in altre parole ne ¢ il progetto.

Si rende necessaria una critica all’occidentalizzazione del mondo, intesa come il tentativo di fare
dell’Occidente la misura di tutte le cose. Altri, invece, parlano di un “Passaggio a Occidente” come
un processo vincolante, inevitabile e decisivo per tutte le culture del mondo.

Raimon Panikkar (Catalogna - India) e ’Ermeneutica Diatopica
L’ermeneutica diatopica: un processo interpretativo reciproco



Secondo Raimon Panikkar l'interculturalita non va confusa con la transdisciplinarieta, con
I'interdisciplinarieta o con il multiculturalismo.

Siamo abituati a entrare in dialogo intra-culturale con coloro che condividono la nostra cultura e
lingua. Il vero dialogo inter-culturale, invece, avviene con lo straniero, che la modernita ha reso
prossimo, spesso nella condizione di immigrato o profugo.

Riconoscere I'altro come fonte di conoscenza
E essenziale non ridurre I'altro a mero oggetto di studio, ma riconoscerlo come una fonte di
conoscenza autonoma.

— Interdisciplinarieta: lavora sulla relazione e sul reciproco arricchimento tra discipline, che
traggono il loro significato all'interno delle rispettive culture, di cui sono espressioni
specialistiche.

— Transdisciplinarieta: non si limita a mettere in relazione le discipline, ma si apre a qualcosa
di ineffabile e indefinibile che le attraversa e le trascende.

Limiti del metodo comparativo e critica al multiculturalismo
— Comparatistica: non & possibile adottare un metodo puramente comparativo, poiché il
confronto avviene sempre da un punto di vista particolare, vincolato alle proprie categorie
interpretative.
— Multiculturalismo: nasconde una sindrome colonialista, nella convinzione che esista una
supercultura, di fatto superiore, capace di offrire una benevola e accondiscendente
ospitalita a tutte le altre.

Filosofia interculturale: una nuova prospettiva

La filosofia interculturale per Panikkar non propone una risposta multiculturale ai problemi
universali, ma mette in discussione I"'universalita stessa dei problemi e il concetto di universalismo.
Si tratta di un’attitudine filosofica, che richiede uno stile di vita basato su una tessitura intellettuale
e morale. Essa riconosce de iure e non solo de facto I'esistenza di altre filosofie, che legittimano sé
stesse all'interno delle matrici culturali di appartenenza.

Clifford Geertz (USA) e I'Interpretazionismo Antropologico

Per I'antropologo Clifford Geertz ogni popolazione possiede un proprio senso della storia, radicato
nelle proprie tradizioni e nella propria visione del mondo. Le scienze sociali—sociologia, etnologia e
antropologia—non possono formulare, né diacronicamente né sincronicamente, alcuna teoria
generale della societa ultimativa, ossia che sia valida in modo assoluto, universale e atemporale.
Esiste una molteplicita di visioni del mondo, che si esprimono attraverso tradizioni culturali
specifiche. Cosmopolitismo e Provincialismo sono due facce della stessa medaglia: I'incremento
delle comunicazioni e l'espansione dei mercati da un lato, e il rafforzamento del senso di
appartenenza etnica fino alla creazione di Stati-etnici dall’altro, sono fenomeni interconnessi.

Le societa non occidentali non sono prive di una riflessione filosofica autonoma: esse dispongono di
proprie tradizioni filosofiche, che meritano di essere riconosciute e comprese al di la di un’ottica
eurocentrica.

Heinz Kimmerle (Germania): dall’Ermeneutica alla Filosofia Interculturale e alla Filosofia Africana



Secondo il filosofo Heinz Kimmerle la filosofia africana rappresenta il problema interculturale per
eccellenza: se si riconosce I'esistenza di una filosofia africana, allora si deve ammettere che ogni
cultura possiede una propria tradizione filosofica.

Sebbene la filosofia e la democrazia abbiano un’origine etimologica greca, la loro essenza non e
esclusivamente greca. Questi concetti hanno trovato espressione in molteplici contesti culturali,
assumendo forme diverse a seconda delle specifiche tradizioni di pensiero.

Tsenay Serequeberhan (Eritrea)

La filosofia africana si configura come un gioco (interplay) tra orizzonte (horizon) e discorso
(discourse).

E fondamentale esplorare le forme indigene di conoscenza (traditional knowledge),
riconoscendone il valore e I'autonomia rispetto alle categorie occidentali.

DICHIARAZIONE UNIVERSALE DELL’UNESCO SULLA DIVERSITA CULTURALE

Adottata il 2 novembre 2001

La diversita culturale & essenziale per il genere umano quanto la biodiversita lo & per la natura.

Il 2 novembre 2001, la Conferenza Generale del’lUNESCO ha adottato la Dichiarazione Universale
sulla Diversita Culturale con la ferma determinazione di conferirle la stessa rilevanza della
Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Questo documento sancisce la diversita culturale come
eredita comune dell’'umanita e promuove politiche di inclusione e partecipazione come garanzia di
coesione sociale, vitalita della societa civile e pace. Il pluralismo culturale non e solo una realta, ma
una necessita politica che sostiene la liberta e la convivenza pacifica tra i popoli.

Nonostante la sua importanza teorica, questa Dichiarazione & stata trascurata dai mezzi di
comunicazione di massa. Oggi, in un’epoca segnata dal riemergere dell’odio giustificato
dall'incompatibilita tra valori culturali, € fondamentale diffonderla, discuterla e auspicabilmente
applicarla.

Principi Fondamentali

Articolo 1 — La diversita culturale come eredita comune dell’'umanita

La diversita culturale & un patrimonio condiviso da tutti i popoli e deve essere tutelata e valorizzata.
Articolo 2 — Dal riconoscimento della diversita culturale al pluralismo culturale

Il pluralismo culturale e I'espressione politica della diversita culturale e rappresenta un elemento
essenziale per la coesione sociale e la pace.

Articolo 3 — La diversita culturale come fattore di sviluppo

Lo sviluppo sostenibile deve integrare e promuovere la diversita culturale per favorire il progresso
umano in ogni sua forma.

Articolo 4 — | diritti umani come garanzia della diversita culturale

La tutela della diversita culturale € un imperativo etico, inseparabile dal rispetto della dignita umana
e dall'impegno verso i diritti fondamentali, inclusi quelli delle minoranze e dei popoli indigeni.
Articolo 5 — | diritti culturali come strumenti per favorire la diversita culturale

Ogni individuo deve avere la possibilita di esprimersi, creare e diffondere il proprio lavoro nella
lingua di sua scelta, in particolare nella propria lingua madre.

()

Diversita culturale e creativita
Articolo 7 — Il retaggio culturale come fonte di creativita



La creativita si nutre delle radici della tradizione culturale, ma si sviluppa attraverso il contatto con
altre culture.

Articolo 9 — Politiche culturali come catalizzatori di creativita

Le politiche culturali devono incentivare la produzione artistica e intellettuale, promuovendo lo
scambio interculturale.

()

Piano d’Azione
— Formulare politiche e strategie per preservare e sostenere il patrimonio culturale delle
tradizioni orali.
— Rispettare, proteggere e tutelare i saperi tradizionali e indigeni.

Filosofia Africana

Secondo alcuni autori della Filosofia Africana contemporanea il circolo vizioso della pauperizzazione
si alimenta attraverso un’industria della miseria mascherata da cooperazione, dove il lessico della
pieta e dell’assistenza anestetizza le coscienze, mentre strutture globali di ingiustizia perpetuano la
dipendenza e la privazione, tenendo in vita gli affamati solo per continuare ad affamarli.

Tra i principali filosofi africani si segnalano i seguenti:

Abiola Irele, Achille Mbembe, Aimé Césaire, Alexis Kagame, Amilcar Cabral, Barry Hallen, Claude
Sumner, Dismas A Masolo, Edward William Burghardt Du Bois, Edward Wilmot Blyden, Fabien
Eboussi Boulaga, Elias M’Bokolo, Engelberg Mveng, Heinz Kimmerle, Henri-Emile Ngoma-Binda,
Henry Odera Oruka, Ignace-Marcel Tshiamalenga Ntumba, Jacob Emmanuel Mabe, Jean-Marc Ela,
John Mbiti, Kasereka Kavwahirehi, Kwame Anthony Appiah, Kwame Gyekye, Kwasi Wiredu, Léopold
Sédar Senghor, Leonhard Praeg, Marcien Towa, Molefi Kete Asante, Mogobe Ramose, Nadia Yala
Kisukidi, Ousmane Kane, Paul Gilroy, Placide Tempels, Stanislas Spero Adotevi, Tsenay
Serequeberhan, Valentin Yves Mudimbe, Vincent Mulago, Wim Van Binsbergen, Walda Hoywat,
Zar'a Ya‘oqob.

Dibattito sulla Filosofia Africana

La legittimita della filosofia africana & stata a lungo messa in discussione, spesso da prospettive
eurocentriche che ne negano I'esistenza o la relegano a forme di pensiero inferiori. Studiosi come
Kwasi Wiredu e Issiaka Prosper Laleye hanno criticato I’arroganza di tali interrogativi, sottolineando
il razzismo implicito in queste posizioni e la necessita di emanciparsi da una filosofia occidentale
percepita come estranea e dannosa per il contesto africano.

Ubuntu

Umanesimo e Fraternita africani?

In Sudafrica I'idea di umanesimo & conosciuta come Ubuntu. Essa rappresenta una filosofia
incentrata sulla volonta collettiva ovvero sul principio secondo cui gli esseri umani non possono
vivere in isolamento e non esistono gli uni in assenza degli altri. Desmond Tutu definisce I’'Ubuntu
come “I’essenza dell’essere umano”.

Ubuntu: I'albero del palabre degli antenati



Strettamente legato all'umanesimo africano, I’Ubuntu incorpora le nozioni di coscienza collettiva
africana e della fratellanza universale degli africani. | suoi valori, basati sull’idea di dover trattare gli
altri come esseri umani, includono: condivisione, empatia, calore, sensibilita, comprensione, cura e
rispetto, pazienza, reciprocita e comunicazione. Collegato al comunitarismo, Ubuntu trova forse la
sua espressione piu chiara nell'affermazione secondo cui una persona e una persona grazie agli altri.
La palabre € un'usanza che consiste nell'incontro e nella creazione o nel rafforzamento dei legami
sociali sotto il suo albero. Si tratta di un'istituzione egualitaria in cui partecipa tutta o una parte della
comunita di un villaggio. Questa consuetudine consente anche di risolvere le dispute, senza
ricorrere alla violenza.

Ubuntu é diventato il termine chiave nel dibattito filosofico contemporaneo, concepito piu
dall'urgenza di soluzioni etiche per la politica che da diatribe semantiche e linguistiche. In
un'interpretazione essenzialista del significato sviluppata da Alexis Kagame, Ubuntu esprime l'idea
di umanita precisamente come massima “liberalita”, e si presta quindi a rappresentare la
guintessenza dell'assiologia africana come un’etica della fratellanza. In questo senso, puo costituire
una versione contemporanea e del tutto originale delle rivendicazioni identitarie e dell’orgoglio
nero nelle sua varie manifestazioni in epoca contemporanea.

Etnofilosofia: tra valorizzazione e critica

Pensatori come Placide Tempels e John Mbiti hanno analizzato le tradizioni filosofiche africane
attraverso I’etnofilosofia, un approccio che integra religione, linguistica e teologia per interpretare
i sistemi di pensiero africani. Questa prospettiva pero & stata criticata per il rischio di ridurre la
filosofia africana a un insieme di credenze popolari, negandone la capacita di sviluppare concetti e
metodi autonomi.

Critiche all’Etnofilosofia e I'Effetto Tempels

Studiosi come Paulin Hountondji e Fabien Eboussi Boulaga hanno denunciato le implicazioni
politiche e ideologiche dell’etnofilosofia, considerandola una forma di subordinazione intellettuale
al colonialismo. L'”Effetto Tempels”, espressione che prende il nome dal missionario belga autore
di La philosophie bantoue, dimostra come la filosofia insegnata nelle scuole coloniali non fosse altro
che il linguaggio del vincitore imposto ai popoli conquistati. Come afferma Eboussi: «La ragione
coloniale & in primo luogo lessicale. E denominazione delle cose costituite, & nomenclatura. |l
vincitore mette in bocca al vinto le parole per definirsi e inchiodarsi indefinitamente alla sua
schiavitu».

Valentin Yves Mudimbe (Repubblica Democratica del Congo) ha denunciato il razzismo intrinseco
nella storiografia filosofica occidentale e ha lavorato per ricostruire una filosofia africana autentica,
svincolata dai paradigmi imposti dal colonialismo. Il suo approccio cerca di restituire dignita e
autonomia ai sistemi di pensiero africani, superando la dicotomia tra tradizione e modernita per
affermare un’epistemologia radicata nella realta storica e culturale del continente.

Fabien Eboussi Boulaga (Camerun) e la crisi del Muntu

Fabien Eboussi Boulaga critica la trasformazione del “selvaggio” in “evoluto”, cioé in un sostenitore
delle politiche coloniali, post-coloniali e neo-coloniali. La colonizzazione non solo ha imposto una
devastazione materiale, ma ha anche intaccato profondamente l'identita spirituale dei popoli



colonizzati. L'Africa, infatti, non potra mai svilupparsi senza le sue diaspore, e l'identita africana & in
sé diasporica, interculturale.

La crisi del Muntu — I'essere umano, giacché il termine significa “uomo” in alcune lingue bantu —
nasce dalla colonizzazione mentale, che ha costretto |'africano ad accettare una visione di sé
imposta dal colonizzatore, cancellando la propria memoria e subendo una continua sottomissione.
La filosofia europea ha giustificato la conquista attraverso le sue idee di progresso, causando una
profonda crisi dell'identita africana. Smascherare questa condizione € il primo passo per
riconquistare il valore del proprio passato e guardare al futuro con fiducia.

Secondo Eboussi Boulaga, |'Africa storica € stata segnata dal “marchio” della colonizzazione, e non
esiste una tradizione africana autentica da cui promuovere una filosofia. La tradizione non & un
patrimonio culturale statico, ma un'identita condivisa che evolve nel tempo. Prima dell'incontro con
I'Occidente I'Africa non concepiva la tradizione come un concetto fisso. La tradizione puo rinascere,
quando i popoli rifiutano la propria complicita nell'umiliazione e si assumono la responsabilita di
difendere i propri valori.

Il termine “Muntu” rappresenta un concetto di umanita autentica, originale per I'Africa. Muntu é
una persona che ha vissuto I'annientamento della propria identita e ora riflette su questa perdita.
La figura del Muntu simboleggia una persona che ha subito I'umiliazione della colonizzazione e si
illude di colmare le distanze dal “vero uomo”, quello bianco, sottomettendosi ai programmi
educativi imposti dai colonizzatori, diventando involontariamente alleato dei suoi nemici razzisti.

Il Muntu e sopravvissuto all'Apocalisse colonialista ossia all’olocausto coloniale, ma accettando la
propria sottomissione, diventa parte di un processo che distrugge la propria identita e legittima il
saccheggio dell'Africa. La colonizzazione ha invalidato ogni struttura di potere tradizionale,
compreso il sistema di valori africano. La critica all'Occidente non riguarda solo la supremazia
scientifica e tecnologica, ma soprattutto l'ideologia che pretende di rappresentare un modello
perfetto di umanita, cui sottostare.

L'etnofilosofia, variante pil accettata dell'etnologia, € il culmine della colonizzazione mentale, che
stabilisce una gerarchia tra vincitori e vinti. Criticando I'etnofilosofia, la filosofia africana si distingue
con nuove linee di pensiero che non solo si oppongono alla visione europea, ma puntano anche alla
valorizzazione della storia africana e delle sue identita, specialmente nel contesto della
globalizzazione. La nozione di etnia, come pure quella di filosofia europea, messe insieme
rappresentano un retaggio che contribuisce a mantenere i popoli africani nell'anonimato e
nell'autosvalutazione.

La colonizzazione mentale africana si concretizza anche nella linguistica, attraverso I'imposizione di
nuove parole che cancellano territori e memorie, rendendo irriconoscibili gli spazi legittimi. La
tradizione, per rinascere, deve risvegliare la memoria critica che impedisce |'acquiescenza alla
colonizzazione mentale e afferma la liberta, rompendo il ciclo di sottomissione del Muntu.

Kwame Anthony Appiah (Ghana)

Kwame Anthony Appiah analizza in modo critico la questione dell'etnofilosofia, esplorando le
complesse dinamiche delle diaspore nere. In maniera caustica egli sostiene che l'idea di una Black
Personality o del Black Power o anche della Négritude sono mere illusioni. L'autore mette in luce il
dilemma che blocca molti intellettuali africani: per entrare nel mondo della cultura elevata, bisogna
imparare a pensare nelle lingue dettate dall'imperialismo europeo, lingue che sono state “imposte
con laforza” del colonialismo. La letteratura africana sub-sahariana, pur essendo ricca di capolavori,
e scritta in lingue europee, e questo fatto rivela il legame tra razzismo e colonialismo. Secondo
Appiah e ormai troppo tardi perignorare i conflitti che hanno plasmato le coscienze africane, quindi
non resta che cercare di usare a proprio favore questa connessione forzata con I'Europa.



Appiah riflette sulle motivazioni della prima etnofilosofia e suggerisce che un'eventuale “nuova
etnofilosofia” dovrebbe concentrarsi sia sullo studio delle “Folk-Philosophies” (le filosofie popolari)
sia sulla rielaborazione delle tradizioni identitarie africane. Tuttavia sottolinea che la validita di tale
impresa dipende dall'analisi dei presupposti e del metodo.

Benché descrivere le filosofie tradizionali pud essere utile per promuovere la tolleranza, potrebbe
perd risultare incomprensibile o respingente, poiché si rischia di idolatrare una cultura
eccessivamente chiusa. Appiah respinge l'idea di una “filosofia africana” pre-coloniale pura, poiché
tale concetto ignora gli scambi millenari tra Africa e Europa. Inoltre il primato della filosofia come
disciplina suprema € un dogma nato dalle scuole occidentali, che hanno sempre esaltato pensatori
come Platone, Aristotele, Kant e Hegel, facendo nascere il desiderio di trovare in Africa qualcosa che
meritasse lo stesso rispetto.

Secondo Appiah la vera sfida non & cercare di etichettare un pensiero africano come “filosofico”,
ma piuttosto smascherare l'ideologia che ha posto gli europei al vertice dell'evoluzione culturale. In
alternativa all'etnofilosofia si dovrebbe seguire I'approccio critico di pensatori come Paulin
Hountondji e Kwasi Wiredu, i quali sostengono che la filosofia africana dovrebbe basarsi sulla
ragione universale e sui metodi linguistici, piuttosto che su una semplice rivisitazione delle
tradizioni.

Alexis Kagame (Rwanda)

Alexis Kagame sottolinea che la relazione tra “cultura e civilizzazione” richiede una separazione
netta tra colonizzazione e colonialismo, e invita a ripensare l'idea di progresso. Quando una civilta
colonizza un'altra, impone la propria superiorita economica, tecnica e la sua capacita di dominare
la natura. Questo processo storico non riguarda solo I'occupazione europea in Africa, ma coinvolge
anche il fatto che le ex-colonie, una volta indipendenti, possano a loro volta influenzare o
“colonizzare” le vecchie potenze colonizzatrici. Tuttavia nel caso dell'Africa I'Europa ha imposto la
sua supremazia, giustificando la differenza tecnologica come una prova di una presunta inferiorita
intellettuale e umana degli africani. Questo approccio si basa su una dottrina razzista che mira a
mantenere il controllo politico dei paesi meno sviluppati, usando leggi e norme per perpetuare la
sottomissione dei colonizzati.

Amilcar Cabral (Capo Verde — Guinea Bissau)

Amilcar Cabral sostiene che il “ritorno alle origini” e la re-africanizzazione siano le chiavi per la
liberazione delle colonie, puntando sulla cultura quale vettore della liberazione. Pur apprezzando
I'analisi marxista del capitalismo, non crede che il modello marxista possa liberare davvero i popoli
soggiogati. Infatti il colonialismo ha bloccato lo sviluppo naturale dei popoli, impedendo loro di
creare la propria storia e frammentando la loro identita. La minoranza occidentalizzata, composta
da una piccola élite, e alienata sia da sé stessa sia dalle masse popolari da cui proviene. La
Negritudine di Senghor e vista da Cabral come una fuga che crea un mondo illusorio. Il cinismo o
I'isolamento non portano a nulla, sicché & urgente tornare alle proprie radici. Cabral afferma che il
“ritorno alle origini” diventa significativo solo quando i gruppi o i movimenti collettivi si uniscono
nella lotta per l'indipendenza. Questo ritorno non ha valore storico se non porta a un impegno
concreto per la liberazione e se non si identifica con le speranze dei popoli che rifiutano la
dominazione straniera, subita senza essere mai stati interpellati.

10



Conclusioni

La duplice decolonizzazione mentale del colonialista e del colonizzato

La decolonizzazione non riguarda solo il recupero fisico dei territori e I'indipendenza politica, ma
implica una profonda e complessa trasformazione mentale, che coinvolge tanto il colonizzatore
quanto il colonizzato. Per il colonialista la decolonizzazione implica una sorta di “decivilizzazione”,
cioé una decostruzione delle convinzioni e degli atteggiamenti che hanno giustificato il dominio di
coloro che sono stati arbitrariamente e illecitamente posti ad un gradino inferiore. Il colonialismo
ha radicato in chi lo ha perpetrato una visione distorta di una presunta supremazia culturale e
razziale, che deve essere smantellata, se si vuole permettere un confronto autentico tra i popoli e
una realizzazione di una giustizia storica.

Per il colonizzato invece la decolonizzazione mentale & un processo di liberazione dalla subalternita
intellettuale e culturale ordinata dal colonialismo. Attraverso una sedimentazione durata secoli le
identita storie e culture dei colonizzati sono state svalutate e cancellate; la decolonizzazione implica
un recupero di sé e del sé, ossia una riscoperta delle proprie radici e tradizioni assieme con un
ripensamento critico della propria posizione nel mondo. Questo processo non significa un ritorno al
passato, ma una rielaborazione e una rinnovata comprensione della propria identita non soltanto
libera dai condizionamenti del dominio coloniale, ma anche libera di decidere.

Questa duplice decolonizzazione & quindi necessaria per un’autentica riconciliazione e per la
creazione di un mondo in cui la colonizzazione in tutte le sue forme sia davvero superata. |l
colonialismo non si limita a un dominio territoriale, ma penetra nelle menti, nei valori, e nelle
strutture sociali e culturali. Solo quando sia il colonizzatore sia pure il colonizzato saranno riusciti a
liberarsi dalle proprie concezioni errate e alienanti, solo a partire da quel momento sara possibile
una vera trasformazione per I'umanita futura.

Bibliografia:

Amilcar Cabral, Per una rivoluzione africana. Il ruolo della cultura nella lotta per l'indipendenza,
Ombre Corte, Roma 2019.

Kwame Anthony Appiah, Cosmopolitismo. L'etica in un mondo di estranei, Laterza, Bari 2007.
Fabien Eboussi Boulaga, Autenticita africana e filosofia. La crisi del Muntu: intelligenza,
responsabilita, liberazione, Marinotti, Milano 2007.

Raul Fornet Betancourt, Trasformazione interculturale della filosofia, Dehoniana Libri — Pardes
Edizioni, Bologna 2006.

Clifford Geertz, Mondo globale, mondi locali, Einaudi, Torino 1999.

Paul Gilroy, The Black Atlantic. L'identita nera tra modernita e doppia coscienza, Meltemi, Roma
2019.

Martin Heidegger, In cammino verso il linguaggio, Mursia, Milano 2015.

Ram Adhar Mall, Interculturalita. Una nuova prospettiva filosofica, ECIG, Genova 2002.

Valentin Yves Mudimbe, L’invenzione dell’Africa, Meltemi, Roma 2017.

Raimon Panikkar, Pace e interculturalita. Una riflessione filosofica, Jaca Book, Milano 2002.

Raimon Panikkar, Pace e disarmo culturale, Rizzoli, Milano 2003

Amartya Sen, La democrazia degli altri, Mondadori, Milano 2004.

Gayatri Chakravorty Spivak, Critica della ragione post-coloniale, Meltemi, Roma 2004.

Ludwig Wittgenstein, Note sul ‘Ramo D’oro’ di Frazer, Adelphi, Milano 1975.

11



